
1 
 

 

UNIVERSITATEA �OVIDIUS� CONSTANŢA  

 FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXĂ 

ŞCOALĂ DOCTORALĂ 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

REZUMAT 
 

 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 

Prof. univ. dr. pr. NICOLAE V. DURĂ 

 

DOCTORAND: 

POPOVICI IOAN 

 

 

CONSTANŢA  

2014 

 



2 
 

 

EPITIMIILE ŞI APLICAREA LOR ÎN SCAUNUL 

MĂRTURISIRII 

Introducere 

I. Legislaţia canonică şi nomocanonică a Bisericii Ortodoxe 

I.1. Mărturii ale legislaţiei canonice, ortodoxe, privind epitimiile şi aplicarea lor în Scaunul 
Spovedaniei                                                                                                                                                 

I.2. Mărturii ale legislaţiei nomocanonice privind aplicarea epitimiilor                                       

II. Norme canonice privind aplicarea epitimiilor în Scaunul Sfintei 

Mărturisirii                                                                                         

II.1. Scaunul Mărturisirii şi rolul său în aplicarea epitimiilor                                                          

II.2. Principiul acribiei şi principiul iconomiei în aplicarea epitimiilor                                   

II.3. Aplicarea epitimiilor astăzi: norme, rânduieli, inovaţii                                                           

II.4. Taina Sfintei Spovedanii � pregătire pentru primirea Tainei Sfintei Euharistii          

III. Epitimiile în Tradiţia şi legislaţia canonică a Bisericii Ortodoxe                                    

.................................................................................................................................  

III.1. Epitimii pentru abaterile şi delictele privind viaţa şi activitatea clerului                            

III.2. Epitimii aplicate clericilor pentru abaterile şi delictele privind nerespectarea rânduielilor 
tipiconal-liturgice                                                                                                              

III.3. Epitimii aplicate monahilor în temeiul legislaţiei canonice                                                

III.4. Epitimii aplicate laicilor în temeiul legislaţiei canonice şi pravilnice                                 

IV. Epitimiile şi aplicarea lor în Scaunul Sfintei Spovedanii după 
prevederile Pravilelor tipărite în limba română în secolul al XVII-lea                                 
.................................................................................................................................  

IV.1. Epitimii aplicate clerului de mir                                                                                              .  

IV.2. Epitimii aplicate monahilor şi clerului monahal 

V. Dispoziţii pan-ortodoxe privind aplicarea epitimiilor în Scaunul 

Mărturisirii                                                                                

V.1. Hotărârile Conferinţelor pan-ortodoxe                                                                                       

V.2. Aplicarea principiului icononimiei în privinţa postului, rugăciunii comune şi a căsătoriilor 
mixte                                                                                                                                    

Concluzii                                                                                                             

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ                                                                    

Cuvinte cheie: Taina Spovedaniei, Sfintele canoane, Tradiţia Bisericii, Biserica Ortodoxă 



3 
 

 

 

Taina Spovedaniei şi efectele pe care aceasta le are atât pentru comunitatea 

eclezială în general, cât şi pentru fiecare credincios în parte reprezintă una dintre 

temele cele mai des abordate în literatura teologică ortodoxă.  

De-a lungul timpului au fost elaborate numeroase studii, prin intermediul 

cărora s-a încercat conturarea unei imagini de ansamblu asupra acestei Sfintei Taine 

şi a aspectelor ei, dogmatice, liturgice sau canonice. Cele mai multe însă se rezumă la 

o prezentare generală, fără a intra în profunzimea temei.  

La ora actuală, nu există în spaţiul românesc un studiu de ansamblu asupra 

elementelor canonico-juridice specifice acestei Sfinte Taine, tratate într-o manieră, pe 

cât se poate, exhaustivă. Unul dintre subiectele cele mai delicate îl reprezintă cel al 

epitimiilor şi al modului în care acestea sunt aplicate la Scaunul mărturisirii.  

Lipsa unui astfel de studiu este cu atât mai acută, cu cât la ora actuală există o 

veritabilă preocupare nu doar la nivel academic, ci şi general bisericesc pentru Taina 

Mărturisirii şi pentru locul pe care aceasta îl are în viaţa credinciosului şi a Bisericii. 

Pe acest fond, au apărut şi continuă să apară diferite interpretări, cele mai multe 

dintre ele lipsite de unitate şi total străine de adevărata spiritualitate ortodoxă. 

Textele Sfintelor Canoane sunt insuficient cunoscute, interpretate trunchiat şi 

aplicate fără o analiză în profunzime a fiecărui caz la care acestea se referă. În chip 

firesc, s-au creat poziţii partinice, fără vreo legătură cu adevărata tradiţie canonică a 

Bisericii. Pendulând între o acribie împinsă până la cel mai aspru rigorism şi o 

atitudine atât de permisivă, încât, potrivit susţinătorilor ei, totul este posibil, este 

firesc ca societatea contemporană să pună la îndoială rolul formativ al Bisericii. 

Criticile ce i se aduc sunt, de foarte multe ori, justificate, însă la fel de evident este 

faptul că doar foarte puţine sunt vocile care îndeamnă către o cercetare riguroasă a 

învăţăturii bisericeşti.  

Societatea contemporană este tot mai riguroasă în aplicarea normelor juridice 

şi a legislaţiei în vigoare. Derapajele sunt aspru taxate, situaţiile de confuzie se cer cât 

mai rapid clarificate. Relaţia dintre societate şi Biserică nu face excepţie de la această 

tendinţă, astfel că tot mai des instituţiile ecleziastice sunt criticate, li se contestă 

autoritatea şi, implicit, relevanţa pentru lumea contemporană. O astfel de atitudine se 

cere rezolvată, iar soluţia vine pe de-o parte din corecta şi accesibila prezentare a 

învăţăturii de credinţă, iar pe de altă parte din explicarea clară a normelor canonice 



4 
 

după care se călăuzeşte Biserica. Între aceste norme, cele privitoare la epitimiile date 

în Scaunul spovedaniei joacă un rol foarte important. Rolul lor este acela de a 

îndrepta pe cel ce le primeşte, de a re-orienta viaţa lui către adevăratul ţel al 

mântuirii. Modul în care aceste epitimii au fost formulate de-a lungul timpului, 

aplicarea şi respectarea lor, toate acestea ţin de structura intimă a vieţii credincioşilor 

în sânul Bisericii. La baza lor stă chiar învăţătura, dogma stabilită în cadru sinodal şi 

acceptată în întregul spaţiu creştin. Aşadar, în ultimă instanţă, epitimia are rolul de a 

restabili ordinea la nivelul asumării şi trăirii învăţăturii creştine, ordine slăbită prin 

păcat, prin îndepărtarea de izvorul vieţii celei adevărate în Hristos. 

Alegerea acestei teme ţine pe de-o parte de raţiuni academice, dată fiind 

lipsa, încă acută, a unor studii de amploare asupra prevederilor canonice directoare 

pentru viaţa bisericească. Pe de altă parte, există şi o evidentă preocupare pastorală, 

pentru că actuala confuzie asupra interpretării şi aplicării principiilor canonice are un 

efect dezastruos pentru Biserică. Ideea directoare a prezentei lucrări va fi, prin 

urmare, evidenţierea cât mai clară a rânduielilor şi normelor canonice referitoare la 

epitimii, insistându-se asupra interpretării dar şi a aplicabilităţii pentru viaţa 

contemporană.  

Obiectivul studiului este punerea împreună şi analiza amănunţită a tuturor 

prevederilor canonice referitoare la epitimii, aşa cum sunt ele redate în Colecţiile de 

canoane ale Bisericii Ortodoxe. Este firesc ca, alături de numeroasele studii cu 

conţinut dogmatic, liturgic precum şi de cele cu conţinut duhovnicesc, să existe şi o 

abordare canonică. Nu trebuie să uităm că alături de dogme, canoanele Bisericii au 

stat la baza organizării întregii sale existenţe. Nu se poate concepe o viaţa eclezială 

fără canoane, după cum nici canoanele nu se justifică decât în spaţiul bisericesc pe 

care, de altfel, îl reglementează. Dată fiind această legătură organică, o explicare a 

prevederilor canonice în general şi a prevederilor referitoare la epitimii în particular 

este absolut necesară.  

Izvoarele ce stau la baza cercetării noastre sunt numeroase, pornind de la 

canoanele Sinoadelor ecumenice şi locale, continuând cu canoanele Sfinţilor Părinţi 

şi încheind cu extraordinar de bogata tradiţie pravilnică. Istoricul Sfintei Taine a 

Spovedaniei este strâns legat de aceste norme, pentru că ele îşi găsesc aplicabilitatea 

de cele mai multe ori la Scaunul mărturisirii. Fie că vorbim despre spovedania 

publică, aşa cum se făcea ea în primele veacuri, fie de spovedania particulară, în 

taină, epitimiile îşi au locul lor foarte bine fixat. Nu se poate vorbi despre actul 



5 
 

spovedaniei, fără a lua în calcul şi epitimiile pe care duhovnicul le dă spre îndreptarea 

celui ce se mărturiseşte. În chip firesc, aceste reglementări au cunoscut numeroase 

reformulări şi re-interpretări de-a lungul timpului, determinate de condiţiile 

religioase, culturale sau social-economice. Fundamentul lor a rămas însă acelaşi: 

îndemnul Mântuitorului Iisus Hristos, redat în Evanghelia după Matei 18, 15 � 17: 

De-ţi va greşi ţie fratele tău, mergi, mustră-l pe el între tine şi el singur. Şi de te va 

asculta, ai câştigat pe fratele tău. Iar de nu te va asculta, ia cu tine încă unul sau 

doi, ca din gura a doi sau trei martori să se statornicească cuvântul. Şi de nu-i va 

asculta pe ei, spune-l Bisericii; iar de nu va asculta nici de Biserică, să-ţi fie ţie ca un 

păgân şi vameş1. Îndemnul la îndreptare este acelaşi, indiferent de epocă, astfel că 

rolul epitimiilor ca jaloane ale acestui parcurs către mântuire rămâne neschimbat.  

Schimbările produse în interpretarea şi aplicarea epitimiilor sunt cele care 

conferă acestora o dinamică aparte, conectându-le pe de-o parte la Tradiţia Bisericii, 

pe de altă parte la viaţa de zi cu zi a credinciosului. Înţelegerea resorturilor ce stau la 

baza acestor schimbări este esenţială pentru corecta şi eficienta aplicare a epitimiilor. 

Eficienţa despre care vorbim este în primul rând una de natură duhovnicească, însă 

ea se referă şi la lucrarea pastoral-misionară a Bisericii, precum şi la lucrarea sa 

socială. În cadrul Tainei Spovedaniei, prin dialogul dintre duhovnic şi credincios, în 

ultimă instanţă, dintre acesta şi Mântuitorul Iisus Hristos, se repun bazele unei ordini 

deteriorate prin păcat. Păstrarea acestei ordini şi menţinerea ei este posibilă datorită 

aplicării şi respectării epitimiilor, de asemenea, păstrarea acestui climat este esenţială 

pentru lucrarea Bisericii. 

Ţinând cont de aceste precizări, planul pe care dorim să-l urmăm este 

structurat pe două direcţii: o direcţie istorică, prin care se încearcă identificarea 

tuturor normelor şi prevederilor canonice referitoare la epitimii, în ordinea apariţiei 

lor şi o direcţie hermeneutică, de interpretare a acestor canoane, ţinând cont atât de 

contextul formulării şi aplicării lor, cât şi de relevanţa lor pentru lumea 

contemporană. Lucrarea este structurată în cinci capitole mari, după cum urmează. 

Partea introductivă este destinată prezentării resorturilor care au determinat 

studierea acestei teme, prezentarea metodei folosite şi a obiectivelor propuse. De 

asemenea, tot în partea introductivă am inserat precizările terminologice absolut 

                                                            
1 Citatele din Sfânta Scriptură se fac după ediţia sinodală, Biblia, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 
1988.  



6 
 

necesare pentru înţelegerea conţinutului tezei, precum şi o scurtă prezentare a 

stadiului cercetărilor privind această temă.  

Primul capitol, intitulat �Legislaţia canonică şi nomo-canonică a Bisericii 

Ortodoxe� are un pronunţat caracter canonic, prezentând principalele colecţii de 

canoane, cu referire specială la epitimii şi la aplicarea acestora. Epitimiile reprezintă 

unul dintre elementele cele mai importante ale Tradiţiei canonice ortodoxe, pentru că 

ele, pe lângă valoarea documentară, istorică deosebită, implică un caracter practic, 

dinamic, care reglementează întreaga disciplină canonică a Bisericii. Utilizarea lor în 

scaunul Sfintei Spovedanii le conferă actualitate şi, mai mult decât atât, relevanţă 

pentru toate problemele duhovniceşti cu care se confruntă credincioşii.  

Date fiind aceste considerente, aplicarea lor a preocupat totdeauna Părinţii 

Bisericii, astfel că majoritatea canoanelor pe care aceştia le-au redactat conţin 

epitimii cu efect terapeutic şi pedagogic deosebit.  

Pe lângă formularea propriu-zisă, Tradiţia Bisericii a structurat, pe baza 

experienţei sale canonice şi duhovniceşti, principii permanent valabile pentru 

aplicarea epitimiilor. Pentru a le conferi autoritate, ele au fost inserate tot în textul 

canonic, primind astfel girul întregii Biserici. Toate aceste mărturii ale Tradiţiei 

canonice ortodoxe trebuie privite şi analizate împreună, pentru că doar astfel putem 

descoperi bogăţia învăţăturii creştine revelate, în integralitatea ei. De asemenea, nu 

trebuie uitat că rolul lor este unul preponderent practic. Încă de la început, ele au fost 

alcătuite pentru a răspunde nevoilor Bisericii în diferitele aspecte ale vieţii şi 

activităţii sale. O analiză a acestora doar din perspectivă strict ştiinţifică, filologică 

sau istorică, nu descoperă decât partea formală, structura, conţinutul, metoda de 

alcătuire a acestora, izvoarele pe care se fundamentează. Nu putem afla însă 

semnificaţiile profunde pe care textele canonice le au pentru viaţa Bisericii în general 

şi pentru viaţa fiecăruia dintre credincioşi, în parte.  

Ţinând cont de aceste aspecte, Biserica a făcut totdeauna dovada unei 

dinamicităţii bine ancorată deopotrivă în realităţile vremii şi în viaţa duhovnicească. 

Ea se reflectă cu precădere în modul de aplicare a rânduielilor şi normelor canonice 

ce respectă în egală măsură principiul acribiei şi pe cel al iconomiei.  

Capitolul al II-lea � �Norme canonice privind aplicarea epitimiilor în Scaunul 

Sfintei Spovedani� � îşi propune să identifice şi să precizeze coordonatele directoare 

în aplicare normelor canonice referitoare la Taina Mărturisirii. Un loc important am 



7 
 

alocat în acest capitol celor două principii � al iconomiei şi al acribiei � de a căror 

bună gestionare depinde corecta şi eficienta săvârşire a Tainei Spovedaniei.  

Din perspectiva tendinţelor actuale de aplicare a epitimiilor, se cuvine să 

insistăm tot mai mult asupra raportului acribie � iconomie. Provocările societăţii 

contemporane par să impună o interpretare mult mai lejeră a prevederilor canonice, 

insistând tocmai asupra faptului că respectarea lor riguroasă ar fi imposibilă pentru 

creştinul contemporan.  

Deşi acceptabilă într-o anumită măsură, această atitudine prezintă pericolul 

compromisului dogmatic, pentru că majoritatea canoanelor pornesc de la o 

învăţătură de credinţă aplicată în viaţa Bisericii. Pe de altă parte, rigoarea fără 

discernământ, izolează duhovnicul şi-l îndepărtează pe cel ce doreşte să se 

mărturisească, mai ales în cazul în care nu are o educaţie religioasă solidă.  

Tot în acest capitol am încercat o prezentare amănunţită a tipurilor de epitimii, 

încercând să corelăm toate informaţiile oferite de Manualele de Drept Canonic 

apărute în spaţiul românesc, dar şi pe cele ale canoniştilor ortodocşi străini. Această 

clasificare a epitimiilor are un dublu rol. Pe de o parte ea oferă o mai bună gestionare 

a materialului utilizat în cadrul prezentei cercetări, iar pe de altă parte ea indică 

multitudinea direcţiilor abordare de învăţătura canonică a Bisericii Ortodoxe, în 

vederea aplicării spre îndreptarea credincioşilor şi spre înlăturarea pericolului 

spiritual reprezentat de păcat.  

De asemenea, un rol deosebit am acordat identificării tendinţelor şi direcţiilor 

în care evoluează Taina Spovedaniei Astăzi. Deşi îndrăzneaţă, abordarea îşi doreşte în 

primul rând să ofere un plus de claritate în problema atât de delicată a mărturisirii 

păcatelor şi a acordării epitimiilor potrivite, în deplină consonanţă cu lucrarea 

misionară actuală a Bisericii.  

Fără a deveni prea incisivi, se cuvine să semnalăm abordarea tot mai accentuat 

antagonică a epitimiilor, pendulând între aplicarea lor cu maximă lejeritate, până la 

desfiinţare, şi rigurozitatea excesivă. Într-adevăr, multe dintre cazurile prezentate de 

textele canonice sau de Pravile sunt astăzi depăşite, însă nu şi soluţiile oferite. Chiar 

dacă multe dintre moravurile societăţii sau schimbat, resorturile ce le generează sunt 

aceleaşi. Prin urmare, o abordare relaxată a Tainei Mărturisirii şi mai ales a 

epitimiilor produce nu poate avea un efect viabil, de durată asupra celui ce se 

mărturiseşte. Este foarte posibil ca acesta să plece mulţumit de la Spovedanie, însă 

şansele ca el să se îndrept în chip statornic, real sunt foarte mici. Nici atitudinea 



8 
 

rigidă nu are mai mulţi sorţi de izbândă, pentru că aplicarea epitimiilor în litera şi nu 

în duhul lor va determina apariţia unei falii tot mai adânci între duhovnic şi penitent. 

Primul va considera că, respectând cu stricteţe canoanele, îşi face datoria de păstor, 

în timp ce penitentul se va afunda tot mai mult în deznădejde, înspăimântat de faptul 

că epitimia primită este aproape imposibil de realizat în condiţiile actuale. Tocmai de 

aceea, Sfinţii Părinţi şi, în special Sfântul Vasile cel Mare, au susţinut totdeauna 

menţinerea unui echilibru solid între principiul acribiei şi cel al iconomiei. Fără acest 

echilibru, activitatea duhovnicului este ineficientă, iar cel ce-şi mărturiseşte păcatele 

nu poate avea şansa reală de a înţelege ce presupune starea de păcătoşenie şi de a se 

îndrepta. 

Capitolul al III � lea şi al IV-lea � �Epitimiile în Tradiţia şi legislaţia canonică a 

Bisericii Ortodoxe� respectiv �Epitimiile şi aplicarea lor în Scaunul Sfintei Spovedanii 

după prevederile Pravilelor tipărite în limba română în secolul al XVII-lea� - 

reprezintă partea centrală şi cea mai complexă a lucrării şi, totodată, prima abordare 

sistematică şi, pe cât se poate, exhaustivă a tuturor epitimiilor, aşa cum apar ele în 

textele Sfintelor Canoane şi în Pravilele bisericeşti.  

Structura capitolului a fost organizată după cele trei categorii de membri ai 

Bisericii: clerici, laici şi monahi. În cazul clericilor, analiza s-a axat în primul rând 

asupra modului în care aceştia se raportează la viaţa liturgică şi la disciplina canonică 

a Bisericii. Importanţa misiunii lor implică o rigoare cu totul deosebită, astfel că 

majoritatea epitimiilor aplicate pentru abateri sau delicte faţă de învăţătura de 

credinţă, de morala Bisericii, de cultul şi disciplina ei sunt oprirea de la slujire, 

depunerea din treaptă, afurisirea, caterisirea şi chiar anatema. Severitatea epitimiilor 

se justifică însă întru totul, fiind direct proporţională cu înălţimea misiunii preoţeşti.  

Urmărind evoluţia lor de-a lungul timpului, putem constata că epitimiile 

reprezintă structurile cele mai dinamice din punct de vedere canonic, ele cunoscând 

adaptări, completări sau reformulări în funcţie de perioada şi de contextul religios şi 

socio-cultural în care au fost aplicate.  

Menţinând neatinsă învăţătura de credinţă ce stă la baza formulării lor, 

Biserica utilizează epitimiile, deopotrivă cu acribie şi iconomie, pentru a consolida 

comunitatea membrilor săi şi pentru a le oferi acestora jaloane canonice cu relevanţă 

imediată pentru viaţa lor. Dinamicitatea tradiţiei canonice ortodoxe este cel mai bine 

pusă în valoare tocmai de utilizarea epitimiilor în viaţa Bisericii.  



9 
 

Impactul acestora este imediat, ele fiind îndeobşte aplicate la scaunul Sfintei 

Spovedanii. În directă legătură cu importanţa deosebită a Tainei Mărturisirii, 

epitimiile constituie elementul de echilibru al unui proces anevoios ce începe cu 

mărturisirea păcatelor, cu analizarea duhovnicească a acestora şi culminează cu 

momentul rostirii de către duhovnic a rugăciunii de dezlegare. Aplicarea epitimiilor 

vine, în acest context, să arate în egală măsură puterea deosebită pe care Taina 

Spovedaniei o are în viaţa credinciosului, dar şi importanţa menţinerii disciplinei şi 

rânduielii bisericeşti de către penitent, pentru a nu cădea din comuniunea harică.  

Spre deosebire de epitimiile aplicate clericilor, cele destinate cu precădere 

laicilor au un caracter mult mai practic, constând de regulă în păzirea unei anumite 

perioade de post, practicarea rugăciunii şi a altor mijloace ascetice de îndreptare, 

precum metaniile. Nu putem vorbi însă despre un tratament privilegiat al laicilor, 

pentru că aceste epitimii au rolul atât de a conştientiza gravitatea păcatului, cât şi pe 

acela de a oferi un sprijin real de îndreptare a penitentului. Ca şi în cazul epitimiilor 

aplicate pentru abaterile şi delictele săvârşite de clerici, şi în cazul epitimiilor 

destinate laicilor am procedat sistematic, insistând mai ales pe cele împotriva 

abaterilor de ordin moral şi social. Am fost datori să acordăm totuşi o atenţie specială 

epitimiilor referitoare la abaterile de ordin liturgic, în special la cele care restabilesc 

ordinea rugăciunii, a postului şi a participării la Sfânta Liturghie.  

Epitimiile aplicate pentru abaterile săvârşite de monahi ocupă un loc 

intermediar între cele dedicate clericilor şi cele dedicate laicilor. Datorită statutului 

special al monahismului ortodox, am insistat pe împărţirea după voturile monahale � 

ascultarea, fecioria şi sărăcia de bună-voie. De asemenea, am inserat şi câteva 

precizări absolut necesare, legate de organizarea vieţii monahale, în special asupra 

aspectelor de ordin liturgic şi duhovnicesc. Dată fiind influenţa constantă a mediului 

monahal asupra laicilor, o bună cunoaştere a normelor şi prevederilor canonice care 

normează monahismul este absolut esenţială. De asemenea, fără a sugera o eventuală 

separare între spaţiul monahal şi cel laic, am insista asupra menţinerii unei distanţe 

fireşti, pentru a evita atât abordările riguroase într-un mediu nepotrivit, cum este cel 

laic, cât şi insinuarea unor pretinse libertăţi în viaţa monahală.  

Ultimul capitol al lucrării este dedicat abordării Tainei Spovedaniei şi a 

epitimiilor în discuţiile şi dezbaterile Conferinţelor Pan-Ortodoxe presinodale. 

Acestea au oferit o serie de soluţii, mai ales în ceea ce priveşte rugăciunea comună 

dintre credincioşii ortodocşi şi cei de alte confesiuni. Aceste acorduri comune trebuie 



10 
 

însă privite totdeauna din perspectiva Tradiţiei canonice care nu admite rugăciunea 

împreună cu cei de altă credinţă sau cu cei care nu respectă dreapta învăţătură a 

Bisericii. De asemenea, trebuie să se ţină cont de contextul actual al lumii creştine, de 

cerinţele şi de nevoile sale spirituale. Astfel, există documente prin care rugăciunea 

comună este admisă între Biserica Ortodoxă şi cea Romano-Catolică, Anglicană, 

Veche Catolică, Luterană, precum şi între Biserica Ortodoxă şi Bisericile Orientale, în 

special Biserica Coptă. 

Între aceste acorduri, un loc special îl ocupă cel existent între Bisericile 

Ortodoxe şi Biserica Romano-Catolică. potrivit acordului de la Balamand (17 � 24 

iunie 1993), Bisericile Ortodoxe şi Biserica Romano-Catolică sunt considerate biserici 

surori, fiind îndemnate să participe împreună la rugăciune şi la dialog, fără ca prin 

aceasta să se ştirbească identitatea vreuneia dintre cele două comunităţii. În esenţă, 

s-a urmărit diminuarea semnificaţiei teologice şi canonice pe care Marea Schismă din 

1054 a avut-o asupra celor două comunităţi.  

Acordul de la Balamand vine, de altfel, după momentul istoric al ridicării 

reciproce a anatemelor, de către patriarhul Atenagora şi papa Paul al VI-lea,  în 7 

decembrie 1965. Nu trebuie uitat însă că atât în cazul ridicării reciproce a anatemelor 

cât şi în cel al semnării acordului de la Balamand, o seamă de Biserici Ortodoxe s-au 

opus radical unui asemenea demers. Bisericile Greciei, Serbiei, Bulgariei, Georgiei, 

Cehiei şi Slovaciei au refuzat participarea la această întrunire şi, implicit, nu au 

acceptat hotărârile stipulate în documentul final al acesteia.  

Am amintit, de asemenea, Vocea Muntelui Athos care, prin documentele 

Sfintei Chinotite, şi-a făcut simţită, de asemenea prezenţa. Dintre acestea, este de 

menţionat cel din 30 decembrie 2006, prin care comunitatea Sfântului Munte 

condamna cu mâhnire întâlnirea dintre Papa Benedict al XVI-lea şi Patriarhul 

Ecumenic Bartolomeu I. Termenii folosiţi sunt extrem de duri, iar apelul la tradiţia 

canonică ortodoxă unul extrem de ferm. Atitudinea organismului legiuitor al 

comunităţii Sfântului Munte Athos este cât se poate de clară şi de justificată, ţinând 

cont atât de tradiţia canonică la care se raportează, cât şi de cea istorică. Neadmiterea 

participării la rugăciune cu cei ce nu mărturisesc Ortodoxia se fundamentează pe 

faptul că în astfel de cazuri nu există comuniune de credinţă. Încercarea acordului de 

la Balamand de a oferi fundamente teologice pentru comuniunea sacramentală a 

eşuat, după cum chiar textul acestuia demonstrează, într-un discurs vag, lipsit de 

claritate şi, cu atât mai mult, de valoare teologică reală. Iată, aşadar, că, în paralel cu 



11 
 

eforturile acestor conferinţe de a chema la rugăciune comună pe toţi membrii 

diferitelor confesiuni creştine, s-a dezvoltat un curent foarte puternic şi, într-o 

anumită măsură, justificat de respingere a unor asemenea iniţiative. Este cunoscut 

faptul că bisericile Serbiei, Bulgarieişi Georgiei au decis să se retragă din forurile 

ecumenice, tocmai datorită înţelegerii mult prea liberale a acestei comuniuni în 

rugăciune. De asemenea, există nenumărate voci cum este aceea a reputatului teolog 

sârb Justin Popovici sau a monahului atonit Teoclit Dionisiatul, care au luat atitudine 

clară împotriva practicii rugăciunii comune cu cei de altă confesiune. 

 Deşi nu există o hotărâre în sine a vreunei Conferinţe Panortodoxe, care să 

reglementeze o asemenea practică, la ora actuală foarte mulţi creştini de diferite 

confesiuni participă împreună la rugăciune, optând pentru un creştinism lipsit de 

bariere confesionale. Chiar dacă un asemenea spirit ecumenic tinde să se extindă în 

majoritatea ţărilor creştine, nu trebuie să scăpăm din vedere tradiţia doctrinară şi 

canonică, singura în măsură să rezolve astfel de probleme. Prin urmare, este mai mult 

decât necesar ca printre actele viitorului Mare Sinod Panortodox să figureze şi 

subiectul rugăciunii împreună cu cei de alte confesiuni.  

Studiul nostru a pornit de la analiza colecţiilor de canoane, începând cu cele 

realizate în secolul al V-lea şi încheind cu impresionanta colecţie intitulată Syntagma 

Ateniană. Un rol important l-a avut studierea Pravilelor apărute în Ţările române, în 

special Pravila de la Govora, Îndreptarea legii sau Pravila Mare şi Pravila lui Vasile 

Lup. De asemenea, am analizat documente de maximă importanţă pentru 

reglementarea aplicării eptimimiilor, aşa cum sunt actele coferinţelor panortodoxe, în 

special cele ale Conferinţelor de la Chambesy (1971 � 1986), documentul redactat de 

Sfânta Chinotită a Muntelui Athos (2006), precum şi actele diferitelor întâlniri 

ecumenice.  

Acolo unde a fost cazul, am cercetat o serie de documente adiacente, cum ar fi 

interpretările canoniştilor bizantini, Zonaras, Aristen şi Balsamon, sau ale unor Sfinţi 

Părinţi � Sfântul Simeon al Tesalonicului, Sfântul Nicodim Aghioritul, Sf. Vasile cel 

Mare, Sfântul Ioan din Kronstadt, Sfântul Teofan Zăvorâtul � referitoare la canoanele 

ce reglementează aplicarea epitimiilor  

Totodată, am luat în discuţie comentariile canoniştilor moderni, între care se 

cuvine să amintim pe eminenţii profesori Nicolai Afanasiev, Lewis Patsavos, Nicolae 

Dură şi Vlassios Phidas.  



12 
 

De un real folos ne-au fost şi studiile generale, realizate de reputaţi canonişti 

ortodocşi, între care se cuvine să amintim pe Nicodim Milaş, Dimitrie Boroianu, 

Iorgu Ivan, Liviu Stan, Ioan N. Floca, I. S. Berdnikov, Valerian Şesan etc.. În fine, 

mărturisim că, la toate aceste studii, am încercat să ne aducem şi noi cotribuţia în 

cercetarea unui subiect de o stringentă importanţă pentru viaţa membrilor Bisericii 

creştine, clerici, credincioşi şi monahi, adică a celor trei elemente constitutive ale 

acesteia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 

 

Ediţii ale Sfintei Scripturi 

• Biblia sau Sfânta Scriptură, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1990. 

• The Greek New Testament, fourth reviserd edition, Deutsche 
Bibelgesellschaft, Stuttgart, 2007.  

 

Colecţii de canoane şi documente cu valoare canonică 

 
• Acta Conciliorum Oecumenicorum iussu atque mandato Societas Scientiarum 

Argentoratensis edenda instituit E. Schwartz, continuavit J. Straub, 
Strasbourg � Berlin, 1914. 
 

• ARRANZ, Miguel SJ, I penitenziali bizantini: il Protokanonarion o Kanonarion 
Primitivo di Giovanni Monaco e Diacono e il Deuterokanonarion o �Secondo 
Kanonarion� di Basilio Monaco, colecţia Kanonika, nr. 3, Ed. Potificio Istituto 
Orientale, Roma, 1993.  

 
• BUJOREANU, Ioan M., Collecţiune de Legiuirile Romăniei vechi şi celei noui, 

vol. III. 1, Tipografia Academiei Române, Bucureşti, 1885. 
 

• Canoanele Bisericii Ortodoxe � note şi comentarii, ediţia a III-a îmbunătăţită, 
ed. îngrijită de Arhid. Prof. Dr. Ioan N. Floca şi Dr. Sorin Joantă, Sibiu, 2005. 

 
• Canoanele Bisericii Ortodoxe de Răsărit aşezate pe chestiuni şi cu 

interpretări, vol. I, Prof. Dr. Dimitrie G. Boroianu, Ed. Dacia, Iaşi, 1899. 
 

• Canoanele Bisericii Ortodoxe, Nicodim Milaş, Tipografia Diecezană, Arad, 
1930 � 1936. 

 
• Canoanele Bisericii Ortodoxe, note şi comentarii de Constantin Dron, vol. I, 

ed. a II-a, Tipografia cărţilor bisericeşti, Bucureşti, 1933.  
 

• Carte românească de învăţătură, ediţie critică, col. �Adunarea izvoarelor 
vechiului drept românesc�, vol. VI, Ed. Academiei Republicii Populare 
Române, Bucureşti, 1961. 

 
• HEFELE, Charles Joseph, Histoire des Conciles, tome I, première partie, 

nouvelle traduction française, Letouzey et Ané, Paris,  1907. 
 

• HERMAN, Emilio, Il piu antico Penitenziale Greco, Orientalia Christiana 
Periodica, nr. 19, Roma, 1953. 



14 
 

 
• Îndreptarea legii 1652¸ col. �Adunarea izvoarelor vechiului drept românesc�, 

vol. VII, Ed. Academiei Republicii Populare Române, Bucureşti, 1962. 
 

• PAVERD, Frans van de, The Kanonarion by John, Monk and Deacon and 
Didascalia Patrum, Kanonica, nr. 12, PIO, Roma, 2006. 

 
• Pidalionul (Cârma) navei spirituale a Bisericii celei Una, Sfântă, 

Sobornicească şi Apostolească a ortodocşilor sau toate sfintele şi 
dumnezeieştile canoane ale Sfinţilor şi prealăudaţilor Apostoli, ale Sfintelor 
Sinoade Ecumenice şi locale şi ale dumnezeieştilor Părinţi în originalul grec 
pentru autenticitate, traduse şi comentate în limba populară spre a fi pe 
înţelesul celor mai simpli, de ieromonahul Agapie şi ieromonahul Nicodim. 
Revizuire şi diortosire cu grijă la hotărârea Preasfântului Sinod de 
preaînţeleptul dascăl şi predicator kyr Dorotei. Tipărite acum pentru prima 
dată cu permisiunea, la îndemnul şi din porunca Preasfinţitului Patriarh 
Ecumenic şi al Sfântului Sinod sub supravegherea şi cu purtarea de grijă a 
smeritului între monahi Teodoret din Iannina, pe cheltuiala celor câţi cu 
numele la sfârşitul cărţii spre folosul obştesc al tuturor ortodocşilor, înţelepţi 
şi simpli. Am folosit ediţia Pidalionul de la Neamţ (1844), Mănăstirea Petru 
Vodă, 2006.  

 
• PITRA, J. B., Spicilegium Solesmense complectens Sanctorul Patrum 

scriptorumque ecclesiasticorum, vol. IV, Firmin � Didot Freres, Paris, 1858. 
 

• Pravila bisericească, Ed. Academiei RSR, Bucureşti, 1884. 
 

• SACHELARIE, Nicodim, Pravila bisericească, ediţia a III-a, ed. de Parohia 
�Valea Plopului�, Prahova, 1999.  

 
• Syntagma ton theion kai ieron kanonon ton te agion kai paneuphemon 

Apostolon kai ton ieron oikoumenikon kai topikon Synodon kai ton kata 
meros hagion Pateron, colecţie ed. de G. A. Ralli şi M. Potli, Tipografia �F. 
Chartophylakos�, Atena, 1851 � 1859.  

 
• THOMAS, John Philip, CONSTANTINIDES HERO, Angela, CONSTABLE, Giles (eds.), 

Byzantine Monastic Foundation Documents, vol. 1, Dumbarton Oaks Studies, 
nr. 35, Washington DC, 2000. 

 
• ZONARAS, Ioan, Comentariu la Canoanele Apostolice, în Împărtăşirea 

continuă cu Sfintele Taine, studiu introductiv şi note Diac. Ioan I. Ică Jr., Ed. 
Deisis, Sibiu, 2006.  

 
• Regulamentul de procedură al instanţelor disciplinare şi de judecată ale 

Bisericii Ortodoxe Române art. 30,Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1953. 
 
 
Izvoare patristice 



15 
 

• AGHIORITUL, Nicodim,Carte foarte folositoare de suflet, Ed. Bizantină, 
Bucureşti, 2005. 

 
• Constituţiile Sfinţilor Apostoli, trad. Diac. Ioan I. Ică. Jr., în Canonul 

Ortodoxiei, vol. I, Ed. Deisis � Stavropoleos, Sibiu, 2008.  
 

• ÉTHÉRIE, Journal de voyage, texte latin, introduction et traduction de Hélène 
Pétré, în Sources Chrétiennes, vol.21, Ed. Cerf, Paris, 1948.  

 
• EUSEBIU DE CEZAREEA, Istoria bisericească, traducere, studiu, note şi 

comentarii Pr. Theodor Bodogae, col. �Părinţi şi Scriitori Bisericeşti�, vol. 13, 
Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987. 

 
• Învăţătura celor doisprezece apostoli, trad. Dumitru Fecioru, în Scrierile 

Părinţilor Apostolici, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1995. 
 

• SF.IOAN GURA DE AUR, Cuvânt despre rugăciune (PG 50, 779-786), traducere 
Pr. Dumitru Fecioru, în O., nr. 3 (1983).  

 
• SF. IOAN GURA DE AUR, Omilia a IV-a: Despre pocăinţă şi rugăciune (PG 49, 

299-306), tradusă de Pr. Dumitru Fecioru, în B. O. R., nr. 9-12 (1977). 
 

• SF. IOAN GURA DE AUR, Omilia a V-a: La Profetul Iona, Daniel, şi la cei trei 
tineri, a fost rostită la începutul Postului Mare (PG 305-314), traducere de Pr. 
Dumitru Fecioru, în B. O. R., nr. 1-2 (1978). 

 
• LÉON LE GRAND, Sermons, tome II, traduction et notes de Dom René Dolle, în 

Sources Chrétiennes, vol.49, Ed. Cerf, Paris, 1957. 
 

• Păstorul lui Herma, trad. Dumitru Fecioru, în Scrierile Părinţilor Apostolici, 
Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1995. 

 
• Patrologiae cursus completus. Serie graeca, vol. 83, ed. J. P. Migne, Paris, 

1864. 
 

• SF. SIMEON al TESALONICULUI, Tratat asupra tuturor dogmelor credinţei 
noastre ortodoxe, după principii puse de Domnul nostru Iisus Hristos şi 
urmaşii Săi, vol. II, ediţie îngrijită de Protos. Grichentie Natu, Ed. 
Arhiepiscopiei Sucevei şi Rădăuţilor, Suceava, 2003. 

•  
 

• SF. VASILE CEL MARE, Regulile mici, traducere Iorgu D. Ivan, în Sf. Vasile cel 
Mare, Scrieri. Partea a II-a: Asceticele, col. �Părinţi şi Scriitori Bisericeşti�, 
vol. 18, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1989. 

 
• SF. VASILE CEL MARE, Constituţiile ascetice, traducere de Iorgu D. Ivan, în Sf. 

Vasile cel Mare, Scrieri, partea a II-a � Asceticele, col. �Părinţi şi Scriitori 
Bisericeşti�, vol. 18, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1989. 

 



16 
 

• SF. VASILE CEL MARE, Epistola 188 către Amfilohiu, Despre canoane, traducere 
de Pr. Teodor Bodogae, col. �Părinţi şi Scriitori Bisericeşti � serie nouă�, vol. 3, 
Ed. Basilica, Bucureşti, 2010. 

 

Manuale de drept canonic, comentarii 
 

• BERDNIKOV, I. S., Curs de drept bisericesc, tradus de Silvestru episcop de Huşi, 
Ed. Tipografia căţilor bisericeşti, Bucureşti, 1902.  

 
• BOROIANU, Prof. Dimitrie, Canoanele Sfintei Biserici Ortodoxe de Răsărit 

aşezate pe probleme şi pe interpretări, vol. I, ediţie îngrijită de Ionuţ 
Alexandru Tudorie, Ed. Anastasia, Bucureşti, 2007. 

 
• FLOCA, Arhid. Prof. Dr. Ioan N., Drept canonic ortodox. Legislaţie şi 

administraţie bisericească, vol. I şi II, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1990.  
 

• MILAŞ, Nicodim, Dreptul Bisericesc Oriental, traducere de Dimitrie Cornilescu 
şi Vasile Radu, revăzută de Irineu Mihălcescu, Tipografia Gutenberg � Joseph 
Göbl, Bucureşti, 1915. 

 
• MÖRSDORF, Klaus, Lehrbuch des Kirchenrechts, drei bände, verbesserte und 

vermehrte Auflage, Paderborn, 1979. 
 

• PATSAVOS, Lewis, Manual for the Course in Orthodox Canon Law, Helleni 
College / Holy Cross Greek Orthodox School of Theology, Brookline MA, 1975. 

 
• PHEIDAS, Vlassios I., Droit canon. Une perspective orthodoxe, în Analecta 

Chambesiana, nr. 1, Istitut de Theologie Ortodoxe d�Etudes Superieures. 
Centre Orthodoxe du Patriarchat Oecumenique Chambesy, Geneve, 1998. 

 
• PHIDAS, Vlassios, Drept canonic � o perspectivă ortodoxă, traducere Pr. Lect. 

Dr. Adrian Dinu, Ed. Trinitas, Iaşi, 2008. 
 

• POCITAN, Vasile, Compendiu de Drept Bisericesc al Bisericii Ortodoxe 
comparativ cu Bisericile Latină, Protestantă etc. şi cu referinţe speciale la 
legile şi regulamentele bisericei ortodoxe autocefale Române, Tipografia de 
lux Adolf I. Feldmann, Bucureşti, 1898. 

 
• PUZA, Richard, Katholisches Kirchenrecht, C. F. Müller Juristischer Verlag, 

Heidelberg, 1986.  
 

• RUS, Pr. Lect. Dr. Constantin, Drept bisericesc, partea I, Ed. Miradora, Arad, 
2000. 

 
• ŞESAN, Pr. Dr. Valerian, Curs de drept bisericesc universal, Cernăuţi, 1937. 

 
• ŞAGUNA, Andrei, Compendiu de Drept Canonic, Sibiu, 1878. 

 
• ŞAGUNA, Andrei, Enchiridion, Sibiu, 1871. 



17 
 

 
 
             Dicţionare 
 

• DAVIES, J. G.  (ed.), The New Westminster Dictionary of Liturgy and Worship, 
Westminster Press, Philadelphia, 1979.  
 

• Dictionnaire d�Archéologie Chrétienne et de Liturgie, publié sur la direction 
du dom Fernand Gabrol et du R. P. dom Henri Leclercq, tome II-eme, 
deuxième partie, Libraire Letouzey et Ané, Paris, 1902. 
 

• Dictionnaire de Droit Canonique � Le Cours de Droit Canon, tome I-ere, Ed. 
Hippolyte Walter, Paris, 1888.  
 

• KAZHDAN, Alexander P.  (ed. in chief), The Oxford Dictionary of Byzantium, 
vol. I, OUP, New-York � Oxford, 1991.  
 

• PROKURAT, Michael, PETERSON, Michael D.  & GOLITZIN, Alexander, The A to Z 
of Orthodox Church, Scarecrow Press, Lanham, 2010. 

 
             Cărţi, articole, studii 
 

• ADNES, Pierre, Pénitence, în M. Viller, F. Cavallera, J. de Guibert (eds.), 
Dictionnaire de spiritualité, ascétique et mystique, vol. 12.1, Beauchesne, 
Paris, 1984. 
 

• AFANASIEV, Nicolai N., Canoanele şi Conştiinţa Canonică, traducere 
Constantin Făgeţean, Ed. Egumeniţa, Galaţi, 2005.  

 
• ANDREICUŢ, ÎPS Andrei, Spovedanie şi comuniune, Ed. Reîntregirea, Alba-

Iulia, 2008.  
 

• AXINIA, Vasile, Îndatoririle didactice, liturgice şi morale ale celor trei trepte 
ierarhice (episcop, preot, diacon) după Constituţiile Sfinţilor Apostoli, în G. 
B., nr. 3 � 4 (1975). 

 
• BĂNESCU, Nicolae, Funcţionalitatea dezlegării în Sf. Taină a Pocăinţei, în M. 

B., nr. 7 � 9 (1971). 
 

• BELEA, Nicolae, Îndatoririle duhovnicului după sfintele canoane, în S.T., nr. 9 
� 10 (1951). 

• BENRATH, Gustav Adolf, Busse, în Horst Robert Balz, Stuart G. Hall et alli 
(eds.), Theologische Realenzyklopädie, band VII, Walter de Gruyter Verlag, 
Berlin � New York, 1981. 

 
• BERECHET, Ştefan G., Dreptul vechilor noştri ierarhi la judecarea mirenilor,  

Tipografia Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti, 1938. 
 

• BERECHET, Ştefan G., Istoria vechiului drept românesc, vol. I (Izvoarele), 
Tipografia �Goldner�, Iaşi, 1933. 



18 
 

 
• BERECHET, Ştefan G., Legătura dintre dreptul bizantin şi românesc, vol. I. 1, 

Tipografia nouă �C. Chiriac�, Vaslui, 1937.  
 

• BERECHET, Ştefan Ghe., Legătura dintre dreptul bizantin şi românesc, 
Tipografia nouă �C. Chiriac�, Vaslui, 1937.  

 
• BERECHET, Ştefan, Istoria vechiului drept românesc, vol. I, Tipografia 

�Goldner�, Iaşi, 1934. 
 

• BEYER S.J., Jean, Le laïcat et les laïcs dans l�Eglise, în Gregorianum, nr. 68, 1 � 
2 (1987).   

 
• BOROIANU, Dimitrie G., Drept bisericesc. Manual pentru seminarii, Bucureşti, 

1933. 
 

• BOUTENEFF, Peter, Koinonia şi Unitatea euharistică: un punct de vedere 
ortodox, în Irenikon, nr. 3 � 4 (1999). 

 
• BRANIŞTE, Ene, Sfaturi şi îndrumări pentru duhovnici în vechile cărţi 

româneşti de învăţătură pentru preoţi, în M.O., nr. 10 � 12 (1956).  
 

• BRANIŞTE, Pr. Ene, Preoţii tăi Doamne se vor îmbrăca întru dreptate (Ps. 131, 
9) � Despre viaţa morală a preotului, în G. B., nr. 6 � 7 (1958). 

 
• CABROL, Fernand Jeûne, în  Dictionnaire d`archéologie chrétienne et de 

liturgie, tome septième, deuxième partie, Paris: Librairie Letouzey et Ané, 
1925. 

 
• CASSIDY, Edward Idris, Ecumenism and Interreligious Dialogue � Unitatis 

Redintegratio, Nostra Aetate, Paulist Press, New York, 2005.  
• CHAUVET, Louis-Marie, Penance, în Jean-Yves Lacoste (ed.), Encyclopedia of 

Christian Theology, Routledge, New York � London, 2005. 
 

• CHIŢESCU, Nicolae, Deosebirea dintre oros şi canon şi însemnătatea ei pentru 
recepţia Sinodului de la Calcedon, în O., nr. 3 (1970). 

 
• CHIŢU, Viorel, Rânduiala Mărturisirii în Molitfelnicele româneşti şi slavo-

ruse, în S. T., nr. 3 (1960). 
 

• CITTERIO, Elia, Nicodim Aghioritul: personalitatea, opera, învăţătura ascetică 
şi mistică, traducere Maria Cornelia Ică şi Ioan I. Ică Jr., Ed. Deisis, Sibiu, 
2005. 

 
• COZMA, Ioan, The Pedagogic and Therapeutic Character of Saint John the 

Faster�s Canons from Acribia to Condescension, în European Journal of 
Science and Theology, nr. 8. 2 (2012). 

 
• CRĂCIUNAŞ, Pr. Irineu, Învăţătura ortodoxă despre pocăinţă, în O., nr. 3 (1960). 

 



19 
 

• DANIÉLOU, Jean, The Dead Sea Scrolls and the Primitive Christianiy, 
translated by Salvator Attanasio, Helicon Press, Baltimore-Maryland, 1958. 

 
• DRĂGOI, Pr. Eugen, Îndrumarul duhovnicului, Ed. Partener, Galaţi, 2006.  

 
• DURĂ, N. V.  �Regula de credinţă� şi rugăciunea pentru unitatea creştină. O 

evaluare ecleziologico-canonică, în O., nr. 3-4 (2004). 
 

• DURĂ, N. V. , Hotărârile celei de-a III-a Conferinţe Panortodoxe presionodale 
(Chambesy � Geneva, 28 octombrie 1986), în O., nr. 3  (1988). 

 
• DURĂ, N. V., Dispoziţii şi norme canonice privind cinstirea duminicii, în O., 

nr. 2 (1981). 
 

• DURĂ, N. V., Intercomuniune sau comuniune sacramentală? Identitatea 
eclezială şi unitatea în credinţă, în O., nr. 4 (1988). 

 
• DURĂ, N. V., Simpozionul internaţional de la Roma, cu prilejul împlinirii a 

treisprezece secole de la întrunirea Sinodului �in Trulo� (691-692), în B.O.R., 
nr. 11-12 (1992). 

 
• DURĂ, Nicolae V., 350 de ani de la tipărirea Pravilei de la Govora. Contribuţii 

privind identificarea izvoarelor sale, în A. B., nr. 3-4 (1990). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Activitatea canonică a mitropolitului Iacob Putneanul 
(1719-1778), în G.B., nr. 10-12 (1980). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Activitatea canonică a mitropolitului Veniamin Costache, în 

M. M. S., nr. 7-8 (1971); nr. 1-2 (1972). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Biserica creştină în primele patru secole. Organizarea şi 
bazele ei canonice,  în O., nr. 3 (1982). 

  
• DURĂ, Nicolae V., Canoanele Sinodului II Ecumenic şi obligativitatea de a 

mărturisi şi păstra cu credincioşie Crezul Niceo-Constantinopolitan, în O., nr. 
2 (1981). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Dreptul pravilnic (nomocanonic) şi Colecţiile 

nomocanonice, în Revista de Teologie Sfântul Apostol Andrei, IX (2005), nr. 1.  
 

• DURĂ, Nicolae V., Dreptul şi Religia. Norme juridice şi norme religios-morale, 
în Analele Universităţii Ovidius. Seria: Drept şi Ştiinţe Administrative, 2003, 
nr. 1. 

 
• DURĂ, Nicolae V., Ideea de �drept� şi �dreptate� în percepţia gândirii vechiului 

Drept românesc, în Revista de Teologie Sfântul Apostol Andrei, nr. 1 (2002). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Întâistătătorul în Biserica Ortodoxă. Studiu canonic, în S. 
T., nr. 1 (1988). 

 



20 
 

• DURĂ, Nicolae V., Intercomuniune sau comuniune sacramentală? Identitatea 
ecleziastică şi unitatea în credinţă, în O., nr. 4 (1988). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Legislaţia canonică a Sinodului al II-lea Ecumenic şi 

importanţa ei pentru organizarea şi disciplina Bisericii, în G.B., nr. 6 � 8 
(1981). 

• DURĂ, Nicolae V., Preocupări canonice ale ierarhilor Bisericii Ortodoxe 
Române, de-a lungul secolelor XVII-XIX, în lumina �Pravilelor� mici 
(Prăvilioarelor), în B.O.R., nr. 3-4 (1984). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Principiile canonice, fundamentale, de organizare şi 
funcţionare a Bisericii Ortodoxe şi reflectarea lor în legislaţia Bisericii 
Ortodoxe Române, Revista de teologie Sfântul Apostol Andrei, V (2001), nr. 9.  

 
• DURĂ, Nicolae V., Sfintele Paşti, Causa drimens a unităţii creştine, în B. O. R., 

nr. 1 � 6  (2003). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Taina Sf. Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi normelor 
canonice ale Bisericii Ortodoxe, în M.M.S., nr. 4 � 6 (1983). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Taina Sfintei Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi  

normelor canonice ale Bisericii Ortodoxe, în M. M. S., nr. 4-6 (1983). 
 

• DURĂ, Nicolae, Le Régime de la synodalité selon la législation canonique 
conciliaire, oecuménique du I-er millénaire, Ed. Ametist, Bucureşti, 1999. 

 
• DURĂ, Pr. N. V., Sfintele Paşti, causa dirimens a unităţii creştine? Mărturii ale 

Tradiţiei şi legislaţiei canonice răsăritene, privind data serbării Sfintelor 
Paşti, în B. O. R., nr. 1 - 6 (2003). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Canoanele Sinodului II ecumenic şi obligativitatea 

mărturisirii şi păstrării neschimbate a credinţei niceo-constantinopolitane, 
în O., nr. 3 (1981). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Dispoziţii şi norme canonice privind administrarea 

Sfintei Taine a Botezului, în O., nr. 3 � 4 (1979). 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Dispoziţii şi norme canonice privind săvârşirea Sfintei 
Liturghii, în O., nr. 1 (1981). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Icoană şi Rugăciune. Realităţi ale spiritualităţii 

ortodoxe. Icoana românească, în Almanahul Vestitorul, Paris, nr. 5, 1989. 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Îndatorirea credincioşilor privind viaţa creştină în 
lumina Sfintelor canoane, în A. B., nr. 10 - 12 (1993). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Îndatorirea credincioşilor privind viaţa creştină în 

lumina Sfintelor canoane, în A.B., nr. 10-12 (1993). 
 



21 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Le Régime de la synodalité selon la législation 
canonique conciliaire, oecuménique du I-er millénaire, Ed. Ametist, 
Bucureşti, 1999. 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Obligaţiile creştinilor privind viaţa lor creştină, în 

lumina Sfintelor canoane, în Îndrumător bisericesc, nr. 4, Galaţi, 1988. 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Obligaţiile creştinilor privind viaţa lor creştină, în 
lumina Sfintelor canoane, în Îndrumător bisericesc, Galaţi, 1988, nr. 4 . 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Pravila  rugăciunii în lumina Tradiţiei liturgice şi 

canonice a Bisericii Ortodoxe, în O., nr. 3 (1983). 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Precizări privind unele noţiuni ale Dreptului canonic 
bisericesc (depunere, caterisire, excomunicare şi anatema) în lumina 
învăţăturii ortodoxe. Studiu canonic, partea a II-a, în O., nr. 3 (1987). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Principiile canonice fundamentale, de organizare şi 

funcţionare a Bisericii Ortodoxe şi reflectarea lor în legiuirile Bisericii 
Ortodoxe Române, în Sf. Andrei � Buletin oficial al Arhiepiscopiei Tomisului 
şi al Facultăţii de Litere şi Teologie, nr. 9 (2001). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Rânduieli şi norme canonice privind administrarea 

Sfintei Euharistii, în G. B., nr. 7-8 (1979). 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Regula de credinţă şi rugăciunea pentru unitatea 
creştină. O evaluare ecleziologico-canonică, în O., nr. 3 - 4 (2004). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Taina Sf. Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi normelor 

canonice ale Bisericii Ortodoxe, în M. M. S., nr. 4 � 6 (1983). 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Tradiţie şi Icoană în lumina hotărârilor celui de-al VII-

lea Sinod Ecumenic, în Îndrumător bisericesc, Râmnicu-Vâlcea, nr. 5, 1988. 
 

• DURĂ, Nicolae V., Obligaţiile creştinilor privind viaţa lor creştină, în lumina 
Sfintelor canoane; în Îndrumător bisericesc, nr. 4, Galaţi, 1988. 
 

• ERBICEANU, Constantin, Material inedit pentru istoria dreptului canonic 
oriental. Manuscrisul grecesc al lui Manuil Malaxos notarul. Forma şi 
conţinutul manuscriptului, în B. O. R., nr. 3 (1892).  

 
• FAIVRE, A., Clerc � Laïc: Histoire d�une frontier, în Revue des Sciences 

Religieuses, nr. 57 (1983). 
 

• FAROS, Filotheos, Clerul azi � o privire din interior: tentaţii, impasuri, 
maladii şi remedii, trad. Ovidiu Lăzărescu, Ed. Egumeniţa, Galaţi, 2013. 

 
• FLOCA, Ioan N., Dispensa în Dreptul bisericesc, în S. T., nr. 1 � 2 (1955). 

 
• FLORESCU, Pr. Marius, Încercări de reconciliere între Biserica Ortodoxă şi 

Bisericile Ortodoxe Orientale între anii 1902 � 1965, în A. B., nr. 4 � 6 (2007). 



22 
 

 
• FREUDENBERGER, Rudolf, Christenverfolgungen, în Theologische 

Realenzyklopädie, Band VIII, Walter de Gruyter Verlag, Berlin � New York, 
1981. 

 
• GALERIU, Pr. Constantin, Taina Mărturisirii, în O., nr. 3 � 4 (1979). 

 
• GAVRILĂ, Pr. Vasile, Cununia � viaţă întru împărăţie, Fundaţia �Tradiţie 

Românească�, Bucureşti, 2004. 
 
• GORDON, Pr. Vasile, Pot laicii să predice în Biserică? Studiu omiletic-

canonic, în vol. Studia historica et theologica, Bucureşti, 2003. 
 

• GOREANU, Drd. Veaceslav, Mirenii în biserică, în Luminătorul, nr. 3 
(2005). 

 
• IRIMIA, Ioan, Însemnări cu privire la Sf. Taină a Spovedaniei, în G.B., nr. 5 � 

6 (1960).  
 

• Irineu POP BISTRIŢEANUL, Sfântul Irineu de Lyon �polemist şi teolog, Ed. 
Cartimpex,  Cluj-Napoca, 1998.  

 
• IVAN, Iorgu D., Calendarul îndreptat şi Pidalionul, în M. M. S., nr. 9 � 12 

(1978). 
 

• IVAN, Iorgu D., Oros şi kanon în Dreptul Bisericesc, în O., nr. 3 (1970).  
 

• IVAN, Iorgu Învăţătura Bisericii Ortodoxe despre autoritatea de stat, în 
Îndrumătorul bisericesc, Sibiu, 1971. 

 
• IVAN, Iorgu, Pravila Mare de-a lungul vremii, în S. T., nr. 9 � 10 (1952). 

 
• IVAN, Prof. Iorgu D., Importanţa principiilor fundamentale canonice de 

organizaţie şi administraţie pentru unitatea Bisericii, în M. M. S., nr. 3 � 4 
(1969). 

 
• IZVORANU, S., Sfaturi şi orânduiri pentru duhovnici în pravilele manuscrise 

slavo-române şi româneşti, în G. B., nr. 1 � 2; (1959). 
 

• JAUBERT, A.  La Date de la Cène, Gabalda, Paris, 1957.  
 

• KAZHDAN, Alexander, Confession, in Alexander Kazdhan, Alice-Mary Talbot et 
alli (eds.), The Oxford Dictionary of Byzantium,vol. I,  prepared at Dumbarton 
Oaks, Oxford University Press, New York � Oxford, 1991. 

 
• KONIDARIS, Ioannis M., The Ubiquity of Canon Law, in Angeliki E. Laiou & 

Dieter Simon (eds.), Law and Society in Byzantium: Ninth � Twelfth 
Centuries, Dumbarton Oaks, Washington, D.C., 1994. 

 
• LAMPE, G. W. H., A Patristic Greek Lexicon, Claredon Press, Oxford, 1961.  



23 
 

 
• LATKO, E. F., Confession, în New Catholic Encyclopedia, Second Edition, vol. 

IV, The Catholic University of America Press, Washington, 2003. 
• LOICHIŢĂ, Vasile, Hotărârile şi definitivatele dogmatice şi de credinţă ale celor 

7 Sinoade Ecumenice, în M. B., nr. 1 � 2 (1959). 
 
• MCNEILL, John T., A History of the Cure of Souls, Harper & Row, New York � 

Evanston � London, 1951.  
 

• MITITELU, Cătălina, Pravilele româneşti, tipărite, din secolul al XVII-lea. 
Infracţiuni şi pedepse, Ed. Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 2012; Idem, 
Începuturile Dreptului scris la români, în Dionysiana, nr. 1 (2009).  

 
• Molitfelnic, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2006. 

 
• Molitfelnic, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2013. 

 
• MOŢOC, Pr. Nicolae Ghe., Taina Sfintei Mărturisiri -  Norme şi dispoziţii ale 

legislaţiei canonice ortodoxe şi romano-catolice. Evaluare ecleziologico-
canonică, conducător ştiinţific Pr. Prof. Nicolae V. Dură, Universitatea 
�Ovidius�, Constanţa, 2007 (manuscris). 

 
• MUNTEANU, Armand, Aplicarea epitimiilor în lumina sfintelor canoane, în S. 

T., nr. 7 � 8 (1961). 
 

• MUNTEANU, Pr. Armand, Chestiuni de cult în Sfintele canoane, în B. O. R., nr. 3 
� 4 (1960). STĂNILOAE, Pr. Dumitru, Cultul Bisericii Ortodoxe, mediu al 
lucrărilor Sfântului Duh asupra credincioşilor, în O., nr. 1 (1981). 

 
• PAPADAKIS, Aristides, Epitimion, în Alexander P. Kazhdan (ed. in chief), The 

Oxford Dictionary of Byzantium, vol. I, OUP, New-York � Oxford, 1991.  
 

• PAPANDREOU, D., Vers le saint et grand Concile. Prolblèmes et perspectives, în 
Episkepsis, nr. 421, 1989.  

• PAPANDREOU, Damaschinos, Sfântul şi Marele Sinod al Ortodoxie: tematică şi 
lucrări pregătitoare, traducere Nicolae Dascălu, Ed. Trinitas, Bucureşti, 1998. 

 
• PĂTRULESCU, Grigore Epitimiile canonice şi ascetice în general, în S. T., nr. 3 � 

6 (1980).  
 

• PATSAVOS, Lewis J., Valenţele duhovniceşti ale Sfintelor Canoane, traducere 
Emanuel P. Tăvală, Ed. Andreiana, Sibiu, 2012. 

 
• PLĂMĂDEALĂ, Antonie, Opinii asupra pregătirii Sfântului şi Marelui Sinod al 

Bisericii Ortodoxe, în O., nr. 2 (1977). 
 

• POPESCU, Teodor M., Sfinţenia şi răspunderile preoţiei, în S. T., nr. 3 � 4 
(1952). 

 



24 
 

• POPOVICI, Nicolae, Manual de Drept bisericesc ortodox oriental cu privire 
specială la dreptul particular al Bisericii Ortodoxe Române (Inclusiv noua 
lege pentru organizarea bisericească din anul 1925), vol. I. 2, Tiparul 
Tipografiei Diecezane Ortodoxe Române, Arad, 1925. 

 
• PUFULETE, Silviu-Petre, Pedeapsa coborârii din treaptă după canoanele 

Bisericii Ortodoxe, în S.T., nr. 1 � 2 (1975). 
 

• RADU, S., Despre sensul ortodox al canonului în Sf. Taină a Pocăinţei, în M.A., 
nr. 4 � 6 (1963). 

 
• SCHMEMANN, Alexander, Introducere în Teologia Liturgică, traducere Ierom. 

Vasile Bârzu, Ed. Sophia, Bucureşti, 2002.  
• ŞESAN, Valerian, Curs de drept bisericesc universal, Cernăuţi, 1942. 
 

 
• SKUTERIS, Constantin V., Locul laicilor în Biserică (o abordare ortodoxă), în 

Omagiu Profesorului Nicolae V. Dură la 60 de ani, volum omagial editat de 
IPS. Teodosie Petrescu, Cătălina Mititelu, Marian Maxim Vlad şi Mădălina 
Stan, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, Constanţa, 2006. 

 
• SOARE, Pr. Gheorghe, Impedimente la căsătorie, în O., nr. 4 (1961). 

 
• SPULBER, C. A., Cea mai veche pravilă bisericească, SOCEC & Co., Bucureşti, 

1931. 
 

• STAN, L., Problema unui viitor sinod ecumenic şi poziţia Bisericii Ortodoxe 
faţă de el, în Ortodoxia, nr. 3, 1968.  

 
• STAN, Liviu, Cu privire la un viitor sinod ecumenic, în O., nr. 3 � 4 (1952). 

 
• STAN, Liviu, Elementul laic în Biserica Ortodoxă, în M.M.S., nr. 1-2 (1962).  

 

• STAN, Liviu, Iconomie şi intercomuniune, în O., nr. 1 (1970). 
 

• STAN, Liviu, Jus ecclesiasticum � dreptul în viaţa Bisericii,  în S. T., nr. 7 � 8 
(1970).  

 
• STAN, Liviu, Legislaţia bisericească şi valoarea ei canonică, în M. O., nr. 11 � 

12, (1954).  
 

• STAN, Liviu, Mirenii în Biserică, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 
1939. 

 
• STAN, Liviu, Poziţia laicilor în Biserica Ortodoxă, în S.T., nr. 3-4 (1968).  

• STAN, Liviu, Tăria nezdruncinată a Sfintelor Canoane, în O., nr. 2 (1970). 
 

• STAN, Pr. Liviu, Importanţa canonică şi juridică a Pravilei de la Târgovişte 
(1652), în S. T., nr. 9 � 10 (1952). 



25 
 

 
• STAN, Pr. Liviu, Importanţa canonică şi juridică a Pravilei de la Târgovişte, în 

S.T., nr. 9 � 10 (1952). 
 

• STAN, Pr. Liviu, Relaţiile dintre Biserică şi Stat. Studiu istorico � juridic, în O., 
nr. 3 � 4 (1952). 

 
• STAN, Pr. Liviu, Tradiţia pravilnică a Bisericii � însemnătatea şi folosul 

cunoaşterii legilor după care se conduce Biserica, în S. T., nr. 5 � 6 (1960). 
 

• STĂNCULESCU, Ioan F., Ascultarea canonică, în S.T., nr. 7 � 8 (1962). 
 

• STELIAN, I., Consideraţii asupra pedepselor aplicate în pravila din 1646, în 
B.O.R., nr. 1 � 2 (1964). 

 
• THOMPSON, A. Keith, Religious Confession Privilege and the Common Law, 

col. �Studies in Religion, Secular Beliefs and Human Rights�, vol. 9, Brill, 
Leiden, 2011.  

 
• TROIANOS, Spyros, Byzantine Canon Law to 1100, în Wilfried Hartmann & 

Kenneth Pennington (eds.), The History of Byzantine and Eastern Canon Law 
to 1500, The Catholic University of America Press, Washington, 2012. 

 
• VASILE, Pr. Augustin, Sancţiunea în Dreptul canonic, în S. T., nr. 5 � 6 (1989). 

 
• VINTILESCU, Pr. Petre, Spovedania şi duhovnicia, Ed. Reîntregirea, Alba-Iulia, 

1995. 
 

• YANNOULATOS, Anastasie, Relaţiile Ortodoxiei cu celelalte religii, în Anuarul 
Facultăţii de Teologie Ortodoxă din Bucureşti, 2004. 

 
ZIMMERMANN, Reinhard, The Law of Obligation. Roman Foundations of the 

Civilian Tradition, Oxford University Press, Oxford � New York, 1996.  

 


